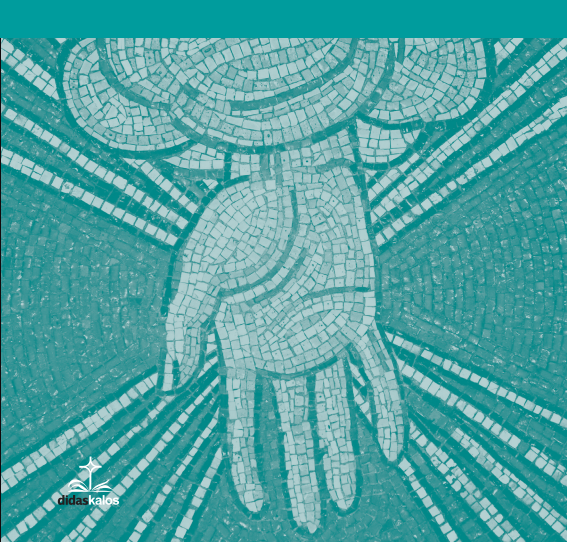
Rémi Brague

# SOBRE LA RELIGIÓN



# C O L E C C I Ó N d i d a s k a l o s

## RÉMI BRAGUE

## SOBRE LA RELIGIÓN

Traducción Sol Corcuera



1. a edición: octubre de 2019

Autor: © Rémi Brague

Traducción: Sol Corcuera

Impreso en España. Printed in Spain Depósito legal: M-30514-2019

ISBN: 978-84-17185-32-9

Maquetación: M.ª Teresa Millán Fernández

Impresión y encuadernación: Editorial Didaskalos Valdesquí 16, Madrid 28023

Queda prohibida, salvo excepción, prevista en la ley, cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública y transformación de esta obra sin contar con la autorización de los titulares de la propiedad intelectual.

La infracción de los derechos mencionados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (arts. 270 y ss. del Código Penal)

## Índice

|    |                                                         | Págs. |
|----|---------------------------------------------------------|-------|
| In | TRODUCCIÓN                                              | 11    |
| 1. | Religión, una palabra                                   | 15    |
|    | Etimología                                              | 16    |
|    | Uso                                                     | 18    |
|    | Concepto                                                | 21    |
|    | Sentimiento                                             | 23    |
|    | Pluralidad de religiones                                | 26    |
|    | La religión como necesidad                              | 29    |
|    | ¿Sierva de la filosofía?                                | 31    |
|    | La religión como invención                              | 33    |
|    | La religión como necesidad, de nuevo                    | 35    |
|    | La religión indispensable                               | 37    |
|    | La religión absoluta                                    | 39    |
| 2. | ¿Hay tantos dioses como religiones?                     | 43    |
|    | Cuatro posibilidades                                    | 43    |
|    | ¿Politeísmo?                                            | 45    |
|    | Concepciones filosóficas y/o científicas del dios o los |       |
|    | dioses                                                  | 47    |
|    | Unos dioses comunes                                     | 47    |
|    | Religiones sin dioses                                   | 49    |
|    | ¿Ni religión ni dioses?                                 | 51    |
|    | Nuevos dioses                                           | 52    |
|    | Nuevas religiones                                       | 54    |

|    |                                                  | Págs. |
|----|--------------------------------------------------|-------|
| 3. | La matriz bíblica del «monoteísmo»               | 61    |
|    | Un término tardío                                | 61    |
|    | El monoteísmo no es esencialmente religioso      | 64    |
|    | La verdadera pregunta                            | 66    |
|    | El testimonio bíblico central: el Deutero-Isaías | 67    |
|    | Exclusividad                                     | 70    |
|    | Dos temas ausentes                               | 75    |
|    | El agente único                                  | 76    |
|    | El único salvador                                | 79    |
|    | La unidad como continuidad                       | 81    |
| 4. | Religión y razón: Sobre el discurso de Ratisbona | 85    |
|    | Sobre el <i>logos</i> griego                     | 86    |
|    | Teo-logía                                        | 89    |
|    | El logos de Israel                               | 91    |
|    | La razón como amor                               | 102   |
|    | Cristianismo e islam                             | 104   |
|    | La razón en la Biblia y el Corán                 | 107   |
|    | Islam y razón                                    | 109   |
| 5. | Derecho y religión                               | 113   |
|    | Tres modelos                                     | 113   |
|    | Aspectos comunes                                 | 115   |
|    | Aspecto distintivos                              | 118   |
|    | ¿De qué sirve invocar a la naturaleza?           | 124   |

ÍNDICE 9

|    |                                                                        | Págs. |
|----|------------------------------------------------------------------------|-------|
| 6. | ¿Han estado separados la Iglesia y el Estado alguna vez?               | 133   |
|    | La verdadera cuestión                                                  | 134   |
|    | La Iglesia como fenómeno específicamente cristiano                     | 135   |
|    | La prehistoria judía de la Iglesia                                     | 137   |
|    | Cristianismo                                                           | 141   |
|    | Islam                                                                  | 144   |
|    | La Iglesia y el Estado como enemigos                                   | 146   |
|    | La separación en el judaísmo                                           | 148   |
|    | Islam                                                                  | 150   |
|    | La verdadera separación                                                | 153   |
| 7. | Dios y libertad: las raíces bíblicas de la idea occidental de libertad | 157   |
|    | Dos presupuestos                                                       | 158   |
|    | Crear seres libres                                                     | 160   |
|    | Dios como liberador                                                    | 163   |
|    | El código de los hombres libres                                        | 165   |
|    | Libertad para los esclavos                                             | 167   |
|    | La libre discusión con Dios                                            | 169   |
|    | La libertad como fin en sí mismo                                       | 171   |
|    | La historia como espacio de la libertad                                | 172   |
| 8. | VIOLENCIA Y RELIGIONES                                                 | 177   |
|    | Contemporaneidad                                                       | 178   |
|    | Los otros posibles factores de violencia                               | 179   |
|    | ¿Inocencia del ateísmo?                                                | 181   |
|    | ¿Qué religiones?                                                       | 183   |
|    | Miembros y principios                                                  | 186   |
|    | Piedad v militancia                                                    | 188   |

| 9. | Los libros sagrados, ¿violentos? | 191 |
|----|----------------------------------|-----|
|    | Tipología                        | 192 |
|    | ¿Historia o historias?           | 198 |
|    | Oscuridades                      | 200 |
|    | Interferencias                   | 202 |
|    | Alegorización                    | 204 |
|    | Singularidades del Corán         | 207 |

## Introducción

Soy consciente de que no soy ni mucho menos el único en hablar de la religión y las religiones. Hace treinta años, cuando se quería adoptar un rostro serio y una voz grave, se hablaba de política. En cambio, hablar de religión era la mejor manera de hacer reír al personal. Ahora la situación se ha invertido: en el mejor de los casos, la política suscita un encogimiento de hombros que expresa lástima y mucha gente ve a los políticos como payasos (reconozcamos que algunos de ellos, que están en puestos de responsabilidad, ayudan a tener esa idea). Pero en cuanto a la religión, se acabó la risa... La inquietud se instala ante algunas de sus formas y de la violencia que se supone que fomentan.

Por este motivo, es importante procurar dar un poco de luz.

En una recopilación tardía (1880), Religions et religion, Víctor Hugo indicaba con el título que quería pasar de las religiones concretas, de las que pensaba que eran todas corruptas, a la Religión que sintetizaría todo lo que hay de bueno en la

religiosidad humana. Esta religión se parece de manera extraña al humanitarismo de hoy en día cuya sensiblería tiende a sustituir al dogmatismo de las religiones tradicionales del occidente judeo-cristiano. Por mi parte, he preferido tomar el camino inverso: ir de la religión a determinadas religiones, a falta de poder considerarlas todas. Querría pasar así de una noción al fin y al cabo tardía y oscura al estudio de las religiones cuya presencia efectiva les hace accesibles a la observación del historiador y a la reflexión del filósofo.

No tengo dificultad en observar que me he limitado a las religiones a las que tengo un acceso lingüístico directo, es decir, las de la Antigüedad clásica y los monoteísmos bíblico e islámico. Ignorante, para mi gran vergüenza, de las lenguas de la India y el Extremo Oriente, tan sólo he podido tratar superficialmente las religiones que se expresan en dichas lenguas, en absoluto por desprecio, sino más bien por respeto.

El interés afectivo por lo religioso no siempre suscita un rigor intelectual de la misma intensidad. Tanto la adhesión ardiente como el rechazo asqueado pueden llevar a objetos mal definidos, incluso entendidos al revés. Una cómoda vía de escape utilizada por los intelectuales es estudiar exclusivamente la sociología o la psicología de quienes profesan una u otra religión interrogando a nuestros contemporáneos o intentando reconstituir las opiniones de sus antepasados por medio de un estudio histórico. De este modo, nos evitamos preguntarnos si las respuestas ofrecidas están expresadas en un lenguaje adecuado. Nos ahorramos asimismo el esfuerzo de saber en qué medida la imagen que se hacen los creyentes de su propia religión corresponde a la que ésta mantiene como verdadera.

Esta vía de escape se protege reprochando a los que quieren tomar otros caminos que sucumben a un pretendido «esencialismo». Como filósofo y discípulo lejano e indigno de Sócrates, que dedicaba su tiempo a buscar la esencia (ousia) de las realidades, me niego a hacerle beber cicuta por segunda vez. De este modo, me empeño con él en buscar qué hace que una religión sea lo que es y qué hace que los cristianos sean cristianos, los judíos judíos, los musulmanes musulmanes, etc. Esta esencia de las religiones puede llamarse dogmática, poco importa si ésta ha encontrado su formulación explícita o incluso obligatoria, o si sencillamente se presupone por la práctica.

Por lo tanto, he elegido situarme en el nivel del contenido de las religiones estudiadas y dejar al margen la forma en que dicho contenido es reflejado por los espíritus de tal religión en tal época. Dejo esta tarea al historiador que no tengo el honor de ser.

Considero la religión en lo que dice sobre Dios y los hombres, tomados en lo que les constituye como tales, es decir, la razón, y a continuación sus vínculos con otros aspectos de lo humano como el derecho o la política, pero siempre con la preocupación de mostrar el modo en el que preserva o amenaza lo que preocupa especialmente al hombre actual, es decir, su libertad moral y su integridad física.

Los capítulos de este libro han tenido a menudo como célula germinal textos pronunciados y/o publicados en otros sitios. Cinco constituyen la traducción francesa, inédita en este idioma, de textos originales, tres en inglés y dos en alemán. Todos han sido más o menos revisados de forma profunda, aumentados y espero que mejorados.

## Rémi Brague

#### SOBRE LA RELIGIÓN

45

Como filósofo y discípulo lejano e indigno de Sócrates, que dedicaba su tiempo a buscar la esencia (ousia) de las realidades, me niego a hacerle beber cicuta por segunda vez. De este modo, me empeño con él en buscar qué hace que una religión sea lo que es y qué hace que los cristianos sean cristianos, los judíos judíos, los musulmanes musulmanes, etc. Esta esencia de las religiones puede llamarse dogmática, poco importa si ésta ha encontrado su formulación explícita o incluso obligatoria, o si sencillamente se presupone por la práctica.

En este libro, considero la religión en lo que dice sobre Dios y los hombres, tomados en lo que les constituye como tales, es decir, la razón, y, a continuación, desde sus vínculos con otros aspectos de lo humano como el derecho o la política, pero siempre con la pre-ocupación de mostrar el modo en el que preserva o amenaza lo que preocupa especialmente al hombre actual, es decir, su libertad moral y su integridad física.



